
Ritröð Guðfræðistofnunar 61/2025, bls. 63–77  63 

DOI: 10.33112/theol.61.5 

Rúnar M. Þorsteinsson, Háskóla Íslands 

Fyrra Pétursbréf                                                     
og siðfræðileg arfleifð Páls í Róm 

Inngangur: Fyrra Pétursbréf 

Fyrra Pétursbréf (1Pét) er jafnan flokkað sem eitt af „almennu bréfunum“ í 

ritsafni Nýja testamentisins (N.t.).1 Bréfið var að öllum líkindum skrifað á tíma-

bilinu 70–95 e.Kr.,2 þ.e.a.s. á keisaratíma flavísku ættarinnar og eftir eyðingu 

hins gyðinglega musteris í Jerúsalem árið 70 e.Kr. Nánari tímasetningu er erfitt 

að ákvarða, en síðari hluti þessa tímabils má þó teljast líklegri en fyrri hluti 

þess.3 Bréfið er stílað á nokkra kristna4 söfnuði sem eru dreifðir um Litlu-Asíu.5 

Fólkið sem höfundur ávarpar er fólk af „heiðnum“ uppruna (þ.e. ekki gyðing-

legum), líkt og sjá má í 1.14, 18; 2.10; 4.3–4. Höfundurinn kynnir sig sem 

„Pétur“ og kveðst vera „postuli Jesú Krists“ (1.1). Í lok ritsins nefnir hann enn 

fremur að hann sé „öldungur“ sem hafi orðið „vitni að þjáningum Krists“ 

(5.1). Hann kveðst m.ö.o. vera Pétur (Kefas), lærisveinn og postuli Jesú. Það 

fær varla staðist. Bréfið er án efa „psevdepígrafískt“, þ.e.a.s. skrifað undir 

fölsku höfundarnafni, og við vitum lítið um raunverulegan höfund umfram þau 

spor sem hann hefur skilið eftir sig í textanum. Almennt má segja að bréfið 

hafi að öllum líkindum verið samið af höfundi sem notið hefur talsverðrar 

menntunar á mælikvarða fornaldar6 og að hann hafi haft góða þekkingu á 

Septuagintu (LXX),7 þ.e.a.s. hinni grísku þýðingu hebresku biblíunnar („Gamla 

 
1  Önnur „almenn bréf“ í N.t. eru Jak, 2Pét, 1–3 Jóh og Júd. Heb, sem í fornöld var stundum (ranglega) talið ritað 

af Páli postula, er oft flokkað meðal „almennra bréfa“. Þetta eru m.ö.o. þau bréf sem ekki eru (eða hafa ekki 
verið) eignuð Páli postula (Páll skrifaði a.m.k. sjö þeirra bréfa sem eru eignuð honum). Heitið „almenn bréf“ 
vísar til þess skilnings að efni þeirra sé almenns eðlis (fremur en ritað inn í tilteknar sögulegar kringumstæður 
og ákvarðað af þeim). Þetta fær ekki alltaf staðist og því getur heitið verið villandi. Á ensku er gjarnan talað um 
þessi bréf sem catholic letters/epistles („catholic“ = almenn), en það heiti getur einnig valdið misskilningi. Bréfin 
eru ekkert „kaþólskari“ en önnur bréf N.t.  

2  Flestir fræðimenn virðast telja 1Pét ritað á þessu tímabili; sjá: Mark Dubis, „Research on 1 Peter: A Survey of 
Scholarly Literature Since 1985“, Currents in Biblical Research 4/2006, bls. 199–239, hér 200–204. Sjá einnig 
gagnlegt yfirlit í: Travis B. Williams og David G. Horrell, A Critical and Exegetical Commentary on 1 Peter, ICC, 1. 
bindi, London: T&T Clark, 2023, bls. 100–115.  

3  Ef það er rétt sem rómverski sagnaritarinn Tacitus segir okkur (Ann. 15.44), að Neró keisari hafi ofsótt fylgj-
endur Krists (Christiani) í Róm árið 64 e.Kr., verður að teljast ólíklegt að einungis fáeinum árum síðar hafi 
höfundur 1Pét hvatt kristna lesendur sína til að „virða keisarann“ (2.17; sbr. hvatningar í v. 13–15). Neró var 
vissulega ekki af flavísku ættinni en hann var engu að síður keisari Rómaveldis.  

4  1Pét er annað af tveimur ritum N.t. þar sem orðið „kristinn“ (χριστιανός, 4.16) er notað; sbr. einnig Post 11.26; 
26.28.  

5  Bréfið er ritað til „[hinna] útvöldu sem lifa sem útlendingar dreifðir meðal þjóðanna í Pontus, Galatíu, 
Kappadókíu, Asíu og Biþýníu“ (ἐκλεκτοῖς παρεπιδήμοις διασπορᾶς Πόντου, Γαλατίας, Καππαδοκίας, Ἀσίας καὶ 

Βιθυνίας, 1.1; þýð. B2007). 
6  Sjá umfjöllun í: Paul J. Achtemeier, 1 Peter, Hermeneia, Minneapolis: Fortress Press, 1996, bls. 2–6, ásamt frekari 

tilvísunum. Yfirlit yfir rannsóknarsögu menntunar í fornöld má finna í: Sigurvin Lárus Jónsson, James among the 
Classicists: Reading the Letter of James in Light of Ancient Literary Criticism, SANt 8, Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht, 2021, bls. 195–210. 

7  Um notkun 1Pét á LXX, sjá: Jostein Ådna, „Alttestamentliche Zitate im 1. Petrusbrief“, Von der Septuaginta zum 
Neuen Testament: Textgeschichtliche Erörterungen, ritstj. Martin Karrer o.fl., ANTF 43, Berlín: De Gruyter, 2011, bls. 
229–248.  



64 
 

testamentisins“). Tilgangur höfundar með því að kynna sig sem Pétur, postula 

Krists, er væntanlega sá að gefa innihaldi bréfsins aukið kennivald.8 Þetta var 

þekkt aðferð til forna.9 

Flestir sérfræðingar telja að Fyrra Pétursbréf hafi verið ritað í borginni Róm. 

Sú staðsetning kemur ekki beinlínis fram í bréfinu. Eina vísbendingin sem 

kemur fram um ritunarstað er kveðja höfundar í lok bréfsins: „Systursöfnuður 

ykkar í Babýlon heilsar ykkur, sem og Markús, sonur minn“ (5.13).10 Það er 

afar ósennilegt að hér sé átt við raunverulegan stað sem borið hefur heitið 

Babýlon11 og því þykir líklegast að höfundur sé að nota heitið í táknrænni og 

fremur neikvæðri merkingu og þá um stórborgina Róm.12 Slíkt má sjá víða í 

gyðinglegum og kristnum ritum eftir árið 70 e.Kr.,13 þ.e.a.s. í kjölfar sigurs 

Rómverja í stríði þeirra gegn gyðingum sem leiddi til eyðingar musterisins í 

Jerúsalem.  

Í lok Fyrra Pétursbréfs (5.12) lýsir höfundur megintilgangi þessa „stutta“ 

bréfs sem hann hefur skrifað (δι’ ὀλίγων ἔγραψα). Að hans sögn hefur tilgangur-

inn verið að hvetja (παρακαλῶν) viðtakendurna og vitna (ἐπιμαρτυρῶν) um þá 

„sönnu náð Guðs“ sem þeir skyldu standa stöðugir í. Þessi lýsing er í góðu 

samræmi við efni bréfsins sem inniheldur mikið magn af slíkum hvatningum. 

Það má jafnvel lýsa bréfinu í heild sem hvatningarbréfi (e. parenetic letter) hvað 

tilgang og virkni varðar.14 Líkt og í mörgum slíkum bréfum er siðfræði15 

miðlæg í Fyrra Pétursbréfi. Siðferðilegar hvatningar bréfsins eru nokkuð 

almenns eðlis,16 enda er þeim beint að mörgum söfnuðum á ólíkum stöðum í 

 
8  Sjá nánari umfjöllun í: Williams og Horrell, 1 Peter, 1. bindi, bls. 163–172.  
9  Þessi aðferð var þó ekki endilega samþykkt. Almenna umfjöllun um „psevdepígrafísk“ rit í tengslum við ritsafn 

Nýja testamentisins má finna í: David G. Meade, Pseudonymity and Canon: An Investigation into the Relationship of 
Authorship and Authority in Jewish and Earliest Christian Tradition, WUNT 39, Tübingen: Mohr, 1986; Armin D. 
Baum, Pseudepigraphie und literarische Fälschung im frühen Christentum: Mit ausgewählten Quellentexten samt deutscher 
Übersetzung, WUNT 2.138, Tübingen: Mohr Siebeck, 2001; Bart D. Ehrman, Forgery and Counterforgery: The Use of 
Literary Deceit in Early Christian Polemics, Oxford: Oxford University Press, 2013. 

10 1Pét 5.13: ἀσπάζεται ὑμᾶς ἡ ἐν Βαβυλῶνι συνεκλεκτὴ καὶ Μᾶρκος ὁ υἱός μου. (Orðið συνεκλεκτή þýðir eiginlega 
orðrétt: „útvalin ásamt [x]“.)  

11 Sjá umfjöllun í: Williams og Horrell, 1 Peter, 1. bindi, bls. 190–192.  
12 Sjá t.d.: Leonhard Goppelt, Der Erste Petrusbrief, KEK 12, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1978, bls. 66; 

Achtemeier, 1 Peter, bls. 63–64; John H. Elliott, 1 Peter: A New Translation with Introduction and Commentary, AB 
37B, New York: Doubleday, 2000, bls. 131–134; David G. Horrell, „The Product of a Petrine Circle? A 
Reassessment of the Origin and Character of 1 Peter“, Journal for the Study of the New Testament 86/2002, bls. 29–
60, hér 31; Williams og Horrell, 1 Peter, 1. bindi, bls. 112–114, 189–197. 

13 Sjá 2Bar 11.1; 67.7; 77.12, 17, 19; 79.1; 80.4; 4Esr 3.1–5.20; 10.19–48; 11.1–12.51; 15.43–63; 16.1–34; Sib.Or. 
3.63–74, 303–313; 5.137–178; Opb 14.8; 16.19; 17.5; 18.2, 10, 21. Sjá frekari umfjöllun í: Claus-Hunno 
Hunzinger, „Babylon als Deckname für Rom und die Datierung des 1. Petrusbriefes“, Gottes Wort und Gottes 
Land: Hans-Wilhelm Hertzberg zum 70. Geburtstag am 16. Januar 1965 dargebracht von Kollegen, Freunden und Schülern, 
ritstj. Henning G. Reventlow, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1965, bls. 67–77; Michael Durst, „Babylon 
gleich Rom in der jüdischen Apokalyptik und im frühen Christentum: Zur Auslegung von 1 Petr 5,13“, Petrus 
und Paulus in Rom: Eine interdisziplinäre Debatte, ritstj. Stefan Heid, Freiburg: Herder, 2011, bls. 422–443.  

14 Sbr. Stanley K. Stowers, Letter Writing in Greco-Roman Antiquity, LEC 5, Philadelphia: Westminster, 1986, bls. 
96–97; David E. Aune, The New Testament in Its Literary Environment, LEC 8, Philadelphia: Westminster, 1987, 
bls. 221–222; Troy W. Martin, Metaphor and Composition in 1 Peter, SBLDS 131, Atlanta: Scholars Press, 1992, bls. 
85–103; Karl Olav Sandnes, „Revised Conventions in Early Christian Paraenesis: „Working Good“ in 1 Peter 
as an Example“, Early Christian Paraenesis in Context, ritstj. James Starr og Troels Engberg-Pedersen, BZNW 125, 
Berlín: de Gruyter, 2004, bls. 374–81; sbr. Elliott, 1 Peter, bls. 11–12. Þess má geta að téð enskt orðasamband 
er stundum stafsett paraenetic letter/epistle.  

15 Tekið skal fram að með orðinu „siðfræði“ er ekki átt við e.k. heildstætt siðfræðilegt kerfi (sbr. ethics á ensku) 
þegar fjallað er um 1Pét í greininni. Höfundur 1Pét setur hvorki fram né rökræðir slíkt kerfi (í líkingu við ýmsa 
grísk-rómverska heimspekinga), enda gerir enginn höfundur í N.t. það.  

16 Mögulegar undantekningar á því má m.a. finna í 1.6; 4.12. 



65 
 

Litlu-Asíu. Óhætt er að álykta að siðfræðilegar forsendur þessara hvatninga 

endurspegli að verulegu leyti forsendur höfundar í Róm.  

Tilgangur þessarar greinar er að kanna nánar siðfræðilegar áherslur og for-

sendur Fyrra Pétursbréfs. Annars vegar er spurt hverjar megináherslurnar eru 

í þessu tilliti og hins vegar er spurt úr hvaða hugmyndafræðilega jarðvegi þær 

kunna einkum að hafa sprottið. Með þetta að leiðarljósi er fyrst gefið almennt 

yfirlit yfir siðfræðilegar áherslur í Fyrra Pétursbréfi, sem er fylgt eftir af umfjöll-

un um víðara félagslegt samhengi þessara áherslna, og að því loknu er kastljós-

inu beint að mögulegum heimildum höfundar og helstu fordæmum í þessum 

efnum.  

Allar þýðingar á fornum textum eru mínar eigin, nema annað sé tekið fram.17  

Siðfræðilegar áherslur Fyrra Pétursbréfs: Kærleikur (ἀγάπη) sem 

megindygð 

Í kjölfar inngangs í 1.3–12 snýr höfundur sér að almennum hvatningum, bæði 

trúarlegum og siðferðilegum, enda helst þetta tvennt jafnan í hendur. Hann 

hvetur lesendur sína til að hlýðnast líkt og börn og láta af (μὴ συσχηματιζόμενοι) 

þeim girndum (ἐπιθυμίαις) sem einkenndu líf þeirra áður fyrr (1.14), þ.e.a.s. 

þegar þeir voru heiðingjar sem vissu ekki betur. Þess í stað, segir höfundur, 

ættu lesendurnir að haga líferni (ἀναστροφή)18 sínu í samræmi við það sem telst 

heilagt í augum Guðs sem dæmir sérhverja manneskju án manngreinarálits 

(ἀπροσωπολήμπτως) eftir gjörðum hennar (κατὰ τὸ ἑκάστου ἔργον) (v. 15–17).19 Í 

1.22–23 setur höfundur síðan fram boðskap sinn um gagnkvæman kærleik í 

söfnuðunum:  

Þar sem þið hafið hreinsað sálir ykkar í hlýðni við sannleikann til að öðlast falslausan bróður-
kærleik (φιλαδελφίαν ἀνυπόκριτον), sýnið hvert öðru kærleik (ἀλλήλους ἀγαπήσατε) af einlægni 
og hreinu hjarta, hafandi endurfæðst (ἀναγεγεννημένοι), ekki af dauðlegu sæði heldur ódauð-
legu í krafti lifandi orðs Guðs sem varir.  

Höfundur lýsir því, með öðrum orðum, yfir að „hreinsun sálarinnar“ (sem er 

afrakstur „endurfæðingarinnar“)20 leiði það af sér að fólk (af heiðnum upp-

runa) sé (loks) fært um að hegða sér eins og vera ber hvert gagnvart öðru. Þetta 

gerist „í hlýðni við sannleikann“ sem væntanlega merkir að rétt breytni hvíli á 

sannri kenningu (sbr. 1.10–12). Textinn gefur einnig til kynna að viðtakendurn-

 
17 Gríska textaútgáfan sem liggur til grundvallar er Nestle-Aland, Novum Testamentum Graece, ritstj. Barbara Aland 

o.fl., 28. útg., Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 2012. Útgáfa Septuagintu (LXX) er Septuaginta, ritstj. Alfred 
Rahlfs, 2. útg., Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1979. Útgáfa hebresku biblíunnar (MT = Massoretatexti) 
er Biblia Hebraica Stuttgartensia, ritstj. K. Elliger og W. Rudolph, 5. útg., Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 
1997. Orðabækur sem vísað er í eru eftirfarandi: (BDAG) Frederick W. Danker, Walter Bauer, William F. Arndt 
og F. Wilbur Gingrich, Greek-English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian Literature, 3. útg., 
Chicago: University of Chicago Press, 2000; (LSJ) H.G. Liddell, R. Scott og H.S. Jones, A Greek-English Lexicon, 
9. útg., Oxford: Clarendon Press, 1996. (Í tilvísunum til orðabóka stendur skammstöfunin u.o. fyrir „undir 
orðinu“.) Þýðingar sem vísað er í eru: (B2007) Biblían: Heilög ritning, Hið íslenska biblíufélag, 2007; (NIV) New 
International Version, Biblica, 2011; (NRSVUE) New Revised Standard Version Updated Edition, National Council of 
the Churches of Christ in the USA, 2021.  

18 Þess má geta að orðið ἀναστροφή („líferni“, „hegðun“, „breytni“) er í nokkru eftirlæti hjá höfundi (1.15, 18; 
2.12; 3.1, 2, 16); það er notað sex sinnum í 1Pét, en einungis sjö sinnum annars staðar í N.t. 

19 Sbr. Róm 2.6, 11.  
20 Sbr. ἀναγεγεννημένοι sem vísar til ἀναγεννήσας í 1.3 (Guð „hefur endurfætt okkur“). Þessi „endurfæðing“ virðist 

að miklu leyti fela í sér siðferðilegan umsnúning að mati höfundar, sbr. t.d. ummæli í 1.14, 17–18; 2.1–2; 3.9, 
21; 4.3–4. 



66 
 

ir í Litlu-Asíu hafi nú þegar „hreinsað sálir“ sínar,21 en að höfundur telji það 

engu að síður mikilvægt að árétta siðaboðin um gagnkvæman kærleik.22  

Meginhugtökin í ofangreindum texta eru nafnorðið φιλαδελφία („bróður-

kærleikur“) og sögnin ἀγαπάω („sýna kærleik“, „elska“). Fyrra hugtakið kemur 

aftur fyrir í 3.8 sem lýsingarorð (φιλάδελφοι), en það er síðara hugtakið, nátengt 

hinu fyrra, sem er miðlægt í siðfræði Fyrra Pétursbréfs. Hvatningin um að sýna 

(gagnkvæman) kærleik (ἀγάπη) gengur líkt og rauður þráður í gegnum bréfið í 

heild. Bréfritarinn mikli, Páll postuli, lýkur bréfum sínum stundum með hvatn-

ingu um gagnkvæma kveðju „í heilögum kossi“ (Róm 16.16; 1Kor 16.20; 2Kor 

13.12; sbr. 1Þess 5.26), en höfundur Fyrra Pétursbréfs lýkur bréfi sínu með 

slíkri hvatningu „í kærleikans kossi“ (5.14).23 Þessi sterka áhersla „Péturs“ á 

dygðina ἀγάπη kemur síður en svo á óvart þar sem hún er í fullu samræmi við 

miðlægt hlutverk hennar í frumkristnum ritum24 og siðfræði yfirleitt.25 And-

stætt því sem oft er haldið fram eða einfaldlega gengið út frá (í kristnu nútíma-

samhengi), var kærleikur sem dygð síður en svo einskorðaður við kristna (eða 

gyðinglega) siðfræði. Stóumenn lögðu til að mynda mikla áherslu á kærleik sem 

dygð, sérstaklega samtímamenn Nýja testamentisins, Seneca hinn yngri (d. 65 

e.Kr.) og Epíktetos (d. um 135 e.Kr.).26 Munurinn liggur einkum í mismunandi 

hugtökum sem þessir höfundar notuðu — latneska hugtakinu amor í tilfelli 

Seneca og φιλία í tilfelli Epíktetosar — en merkingarmunur amor, φιλία og ἀγάπη 

er vart teljandi.27 Enda nota höfundar í frumkristni hugtakið φιλία í ýmsum 

samsetningum þessu tengdum, t.d. í orðinu φιλαδελφία.28 Það er vissulega svo 

 
21 Þetta felst í notkun höfundar á núliðinni tíð (perfectum), ἡγνικότες.  
22 Þetta er í samræmi við einkenni fornra texta sem innihalda hvatningar af þessu tagi (e. parenesis/paraenesis), sbr. 

Martin, Metaphor, bls. 115: „[P]araenesis is more of a reminder of what one ought or ought not to do than an 
introduction to new rules of conduct.“ Sjá einnig: Aune, New Testament, bls. 191.  

23 Sbr. Birger Olsson, Första Petrusbrevet, KNT 17, Stokkhólmi: EFS, 1982, bls. 62–63. 
24 Í N.t. (utan 1Pét), sjá t.d. Matt 5.43–46; 22.39; Mrk 12.31; Lúk 6.27–35; 10.27; Jóh 13.34–35; 15.12–17; Róm 

13.8–10; 1Kor 13; Gal 5.13–14; Ef 4.2; 1Þess 3.12; 4.9–10; 2Þess 1.3; Fílm 5; Jak 2.8; 1Jóh 2.10; 3.10–18, 23; 
4.7–21; 2Jóh 5–6. Fimm af þessum höfundum (Páll, Markús, Matteus, Jakob og Lúkas) vitna í 3Mós 19.18 í 
þessu sambandi. Dæmi í öðrum kristnum frá 1.-2. öld má finna í 1Klem 49–50; 2Klem 13.4; Ignatíus, Trall. 8.  

25 Almenna umfjöllun um ἀγάπη í frumkristnum ritum má t.d. sjá í: Ceslas Spicq, Agàpe dans le nouveau testament 3, 
París: Gabalda, 1958–1959; Robert Joly, Le vocabulaire chrétien de l’amour, est-il original? Brussel: Presses 
Universitaires de Bruxelles, 1968; Victor P. Furnish, The Love Command in the New Testament, Nashville: 
Abingdon, 1972; Marius Reiser, „Love of Enemies in the Context of Antiquity“, New Testament Studies 47/2001, 
bls. 411–427; Oda Wischmeyer, Liebe als Agape: Das frühchristliche Konzept und der moderne Diskurs, Tübingen: Mohr 
Siebeck, 2015 (í enskri þýðingu: Love as Agape: The Early Christian Concept and Modern Discourse, þýð. Wayne 
Coppins, Waco: Baylor University Press, 2021).  

26 Sjá umfjöllun í: Runar M. Thorsteinsson, Roman Christianity and Roman Stoicism: A Comparative Study of Ancient 
Morality, Oxford: Oxford University Press, 2010, bls. 156–166, og víðar. Sjá enn fremur dæmi, bæði gyðingleg 
og grísk-rómversk, í: Walter T. Wilson, Love without Pretense: Rom 12.9–21 and Hellenistic-Jewish Wisdom Literature, 
WUNT 2.46, Tübingen: Mohr (Siebeck), 1991, bls. 187–189 með nmgr.; Gordon M. Zerbe, Non-Retaliation in 
Early Jewish and New Testament Texts: Ethical Themes in Social Contexts, JSPSup 13, Sheffield: JSOT Press, 1993; 
Thomas Söding, Das Liebesgebot bei Paulus: Die Mahnung zur Agape im Rahmen der paulinischen Ethik, NTAbh 26, 
Münster: Aschendorff, 1995, bls. 80–82.  

27 Sjá t.d.: David Konstan, Friendship in the Classical World, Key Themes in Ancient History, Cambridge: Cambridge 
University Press, 1997, bls. 122; Thorsteinsson, Roman Christianity, bls. 158–161. Orðið φιλία er hefðbundið orð 
yfir vináttu í forngrískum textum, en tengslin á milli „vináttu“ og „kærleiks“ eru harla náin í þessum heimildum, 
líkt og John T. Fitzgerald útskýrir: „In both Greek and Latin, the words for love and friendship are cognates, 
and love is often seen as the fount of friendship. Cicero, for instance, says that „it is love [amor], from which 
the word „friendship“ [amicitia] is derived, that leads to the establishing of goodwill“ (Amic. 8.26)“ („Paul and 
Friendship“, Paul in the Greco-Roman World: A Handbook, ritstj. J. Paul Sampley, Harrisburg: Trinity Press, 2003, 
bls. 319–343, hér 338). Sbr. einnig Cicero, Amic. 27.100; Nat. d. 1.44.122. 

28 1Þess 4.9; Róm 12.10; 1Pét 1.22; 3.8; Heb 13.1; 2Pét 1.7 (x2); 1Klem 47.5; 48.1. Sbr. einnig t.d. φιλόστοργος 
(Róm 12.10), φιλοξενία (Róm 12.13; Heb 13.2; 1Klem 1.2; 10.7; 11.1; 12.1; Hermas, Mand. 38.10), φιλόξενος 
(1Tím 3.2; Tít 1.8; 1Pét 4.9; 1Klem 12.3; Hermas, Mand. 38.10; Sim. 104.2), φιλανθρωπία (Post 28.2; Tít 3.4), 



67 
 

að nafnorðið ἀγάπη er ekki algengt í öðrum forngrískum heimildum en gyðing-

legum og kristnum.29 Samstofna sögnin ἀγαπάω kemur hins vegar víða fyrir í 

þessum heimildum,30 þ.e.a.s. í merkingunni „að elska“ eða „sýna kærleik“, og 

fræðimenn eru í auknum mæli farnir að færa rök fyrir því hugtökin φιλία og 

ἀγάπη séu meira og minna samheiti í forngrískum textum.31 Eitt merki um þetta 

er einmitt að finna hjá Páli postula sem, ásamt höfundi Fyrsta Jóhannesarbréfs, 

notar hugtakið ἀγάπη mest allra höfunda í Nýja testamentinu. Í lok Fyrra Kor-

intubréfs skrifar postulinn: „Ef einhver elskar ekki Herrann, sé hann bölvað-

ur!“ (16.22). Hér notar Páll ekki sögnina ἀγαπάω, heldur φιλέω. Merkingar-

munur er enginn í þessu samhengi.  

Að því sögðu er rétt að nefna að kristnir höfundar virðast snemma hafa 

tileinkað sér nafnorðið ἀγάπη sem kjarnahugtak í siðfræði sinni og greint sig 

þannig frá mörgum öðrum höfundum til forna (þ.e.a.s. með orðanotkun, 

fremur en frábrugðinni merkingu eða siðferðilegri áherslu). Það má e.t.v. orða 

þetta sem svo að kristnir höfundar hafi nýtt sér lítt notað (nafn)orð í grísku 

samhengi32 sem lýsingu á vel þekktu og útbreiddu siðaboði. Eins og við 

munum sjá enn frekar hér fyrir neðan, er höfundur Fyrra Pétursbréfs gott dæmi 

um slíka tileinkun á ἀγάπη sem nokkurs konar yfirskrift siðfræði sinnar.  

Textinn sem á eftir fylgir í bréfinu, í 2.1–10, felur í sér hvatningar til lesend-

anna um að láta alfarið af fyrra líferni (sem heiðingjar) og sækjast þess í stað 

eftir „hinni ákjósanlegu,33 fersku mjólk“ (τὸ λογικὸν ἄδολον γάλα) sem veitir vöxt 

til hjálpræðis (v. 1–3). Að gyðinglegri fyrirmynd (í hinum útvalda messíasi; v. 

 
φιλανθρώπως (Post 27.3), φιλοφρόνως (Post 28.7), φιλόθενος (2Tím 3.4), φιλάγαθος (Tít 1.8), φίλανδρος (Tít 2.4), 
φιλότεκνος (Tít 2.4; Hermas, Vis. 3.1). 

29 Sbr. Oda Wischmeyer, „Vorkommen und Bedeutung von Agape in der außerchristlichen Antike“, Zeitschrift für 
die neutestamentliche Wissenschaft 69/1978, bls. 212–238. 

30 Sjá: Joly, Le vocabulaire chrétien, bls. 10–29. Sjá einnig: Ethelbert Stauffer, „ἀγαπάω κτλ.“, Theological Dictionary of 
the New Testament 1, ritstj. Gerhard Kittel, þýð. Geoffrey W. Bromiley, Grand Rapids: Eerdmans, 1964, bls. 35–
55, hér 35–38.  

31 Sbr.: Joly, Le vocabulaire chrétien, bls. 34–47; D. A. Carson, Exegetical Fallacies, Grand Rapids: Baker, 1984, bls. 26, 
30, 51–54; Margaret M. Mitchell, Paul and the Rhetoric of Reconciliation: An Exegetical Investigation of the Language and 
Composition of 1 Corinthians, HUT 28, Tübingen: Mohr (Siebeck), 1991, bls. 165, ásamt nmgr.; Odd M. Bakke, 
“Concord and Peace”: A Rhetorical Analysis of the First Letter of Clement with an Emphasis on the Language of Unity and 
Sedition, WUNT 2.143, Tübingen: Mohr (Siebeck), 2001, bls. 193, ásamt nmgr.; Michelle V. Lee, Paul, the Stoics, 
and the Body of Christ, SNTSMS 137, Cambridge: Cambridge University Press, 2006, bls. 178–179. Sjá einnig: 
Johannes P. Louw og Eugene A. Nida (ritstj.), Greek-English Lexicon of the New Testament: Based on Semantic 
Domains, 2. útg., New York: United Bible Societies, 1989, bls. 294: „Though some persons have tried to assign 
certain significant differences of meaning between [ἀγάπη/ἀγαπάω and φιλία/φιλέω], it does not seem possible 
to insist upon a contrast of meaning in any and all contexts.“ Sbr. LSJ, u.o. ἀγαπάω I. Eftirfarandi eru góð dæmi 
um ἀγάπη/ἀγαπάω og φιλία/φιλέω sem samheiti í forngrískum textum: Xenófón, Mem. 2.7.12; Aristóteles, Rhet. 
1.11.17 (1371a); Díó frá Prúsa, 4 Regn. 4.15; sbr. einnig 1 Regn. 1.19; 3 Regn. 3.103, 110–111. Um seinni tíma 
kristna viðleitni til að gera sterkan greinarmun á þessum hugtökum, sjá umfjöllun í: Konstan, Friendship, bls. 
156–173. 

32 Þess má geta að nafnorðið ἀγάπη kemur ekki oft fyrir í LXX (19 sinnum, þar af 11 sinnum í Ljl). Sögnin ἀγαπάω 
er á hinn bóginn afar algeng, líkt og í forngrískum heimildum.  

33 Það er erfitt að þýða orðið λογικός á íslensku. Það getur falið í sér skírskotun til einhvers sem er skynsamlegt, 
rökrétt og vel ígrundað, en einnig til einhvers sem telst eðlilegt eða ákjósanlegt í tilteknum kringumstæðum (sbr. 
„lógískt“). Það er algengt að sjá λογικός þýtt hér sem eitthvað „andlegt“ (e. spiritual), en sú þýðing er hæpin, 
sérstaklega í ljósi þess að höfundur notar orðið πνευματικός (sem þýðir „andlegur“) í nánasta samhengi (v. 5). 
Orðið λογικός kemur eingöngu fyrir hér og í Róm 12.1 í ritum N.t. Þess má geta að samtímamaður 1Pét, 
stóumaðurinn Epíktetos (d. u.þ.b. 135 e.Kr.), notaði þetta orð þegar hann lýsti því að þar sem hann væri viti 
borin vera (λογικός εἰμι) bæri honum skylda til að lofsyngja Guð sinn (Diss. 1.16.15–17). Sjá frekari umfjöllun í: 
Runar M. Thorsteinsson, „Paul and Roman Stoicism: Romans 12 and Contemporary Stoic Ethics“, Journal for 
the Study of the New Testament 29/2006, bls. 139–161, hér 147–148; sami höfundur, „Stoicism as a Key to Pauline 
Ethics in Romans“, Stoicism in Early Christianity, ritstj. Tuomas Rasimus, Troels Engberg-Pedersen og Ismo 
Dunderberg, Grand Rapids: Baker Academic, 2010, bls. 15–38, hér 23–24. 



68 
 

4), skulu lesendurnir leitast við að „byggjast upp“, líkt og „lifandi steinar“,34 og 

mynda „andlegt hús til heilags prestdóms“ með það fyrir augum að færa fram 

„andlegar fórnir sem fyrir tilstilli Jesú Krists eru Guði þóknanlegar“ (v. 5). 

Þannig geti þeir sinnt hlutverki „konunglegs prestdóms“ (v. 9).  

Í kjölfarið eru ákveðin skil mörkuð í textanum, nánar tiltekið með ávarpinu 

ἀγαπητοί (orðrétt: „þið elskaðir“), sem fylgt er eftir af svokallaðri παρακαλῶ-

bréfaformúlu (beiðniformúlu) í 2.11.35 Slík formúla markar einmitt oft skil í 

forngrískum bréfum. Frá og með henni hefst langur kafli í Fyrra Pétursbréfi 

sem lýkur með orðinu ἀμήν („amen“) í 4.11.36 Efnislega einkennist þessi langi 

kafli fyrst og fremst af siðferðilegum boðum og hvatningum, sem eru settar 

fram í lauslega tengdum undirköflum: 2.11–17 (um hegðun kristinna í sam-

félaginu almennt); 2.18–3.7 (hvatningar til þriggja kristinna samfélagshópa); 

3.8–22 (upptalning ýmissa dygða); 4.1–6 (um Krist sem fyrirmynd dygðugs líf-

ernis); 4.7–11 (um kærleik sem megindygð og birtingarmyndir hans).37 Inn-

byrðis tengingar á milli einstakra undirkafla eru, líkt og áður sagði, fremur 

óljósar, en hvað siðferðilegt og félagslegt umfjöllunarefni varðar má ef til vill 

sjá línulega uppbyggingu frá hinu almenna til hins sértæka(ra) í kaflanum sem 

heild.  

Höfundur byrjar umfjöllunina í 2.11–4.11 á því að biðla til (παρακαλῶ) 

lesenda sinna um að halda sig frá „holdlegum girndum“ og ítrekar þannig fyrri 

tilvísun sína til bakgrunns lesendanna sem heiðingja (sbr. 1.14). Hann minnir 

þá síðan á að hegða sér sómasamlega í þeim (heiðnu) samfélögum sem þeir eru 

búsettir í, þ.e.a.s. í daglegu lífi sínu (2.12). Það felst meðal annars í því að sýna 

veraldlegum yfirvöldum tilhlýðilega undirgefni, bæði keisaranum (βασιλεῖ) og 

þeim landstjórum (ἡγεμόσιν) sem hann sendir til að refsa þeim sem breyta rang-

lega og hrósa þeim sem breyta vel (v. 13–14). Að breyta vel (ἀγαθοποιέω)38 er 

enn fremur góð leið til að sannfæra aðra, utanaðkomandi, um mátt Guðs og 

sannindi, segir höfundur (v. 12, 15). Í 2.17 setur „Pétur“ síðan fram stuttorða 

samantekt á efninu sem á undan er komið með því að hvetja lesendurna til að 

sýna öllum tilhlýðilega virðingu, þar á meðal keisaranum, að óttast Guð og sýna 

trúsystkinum sínum kærleik: „Sýnið öllum virðingu (πάντας τιμήσατε). Elskið 

 
34 Höfundur vísar hér í líkinguna sem Páll notar sömuleiðis í Róm 9.32–33 (í eilítið frábrugðinni mynd) um hinn 

gyðinglega messías (Jesú) sem „hornstein“ í Síon (Jerúsalem). Líkingin er sótt til Jesaja spámanns (28.16; sbr. 
8.14).  

35 Um παρακαλῶ-bréfaformúluna, sjá sérstaklega: Carl J. Bjerkelund, Parakalō: Form, Funktion und Sinn der parakalō-
Sätze in den paulinischen Briefen, Osló: Universitetsforlaget, 1967. Almennt yfirlit má finna í: Rúnar M. 
Þorsteinsson, „Bréf Nýja testamentisins í ljósi grísk-rómverskra bréfaskrifta“, Ritröð Guðfræðistofnunar 44/2017, 
bls. 75–94, hér 78.  

36 Um þessa afmörkun 2.11–4.11, sjá einnig: Achtemeier, 1 Peter, bls. 73; Olsson, Petrusbrevet, bls. 201; Williams og 
Horrell, 1 Peter, 1. bindi, bls. 34–37, 693–694.  

37 Þess ber að geta að það er nokkuð mismunandi hvernig ritskýrendur skipta textanum í 2.11–4.11 upp, allt eftir 
efnislegum áhersluatriðum (ritskýrendanna). Hér fyrir ofan miðast skiptingin bæði við siðfræðilegan efnivið 
höfundar (1Pét) og félagslegt samhengi þess efniviðar.  

38 Notkun þessa hugtaks (ἀγαθοποιέω og tengdra orða) er einkennandi fyrir 1Pét (sjá 2.14, 15, 20; 3.6, 17; 4.19); 
hugtakið kemur sex sinnum fyrir í 1Pét, en aðeins fimm sinnum annars staðar í ritum N.t. Sjá frekari umfjöllun 
í: Williams og Horrell, 1 Peter, 1. bindi, bls. 712–718.  



69 
 

trúarsamfélagið (τὴν ἀδελφότητα ἀγαπᾶτε).39 Óttist Guð (τὸν θεὸν φοβεῖσθε). 

Virðið keisarann (τὸν βασιλέα τιμᾶτε).“40  

Textinn í 2.18–3.7 inniheldur siðferðilegar hvatningar og boð til þriggja sam-

félagshópa: Heimilisþræla (οἰκέται),41 giftra kvenna og kvæntra karla. Höfundur 

brýnir fyrir þrælunum að sýna eigendum sínum ávallt undirgefni, konunum 

sömuleiðis að sýna eiginmönnum sínum undirgefni42 og karlana hvetur hann 

til að sýna eiginkonum sínum skilning og virðingu.  

Eftir þessi tilmæli til einstakra hópa beinir höfundur athyglinni aftur að 

lesendahópnum sem heild (sbr. πάντες, „allir“, 3.8). Hann telur upp æskilegar 

dygðir og eiginleika sem hann hvetur lesendurna til að tileinka sér og fylgja; að 

þeir séu einhuga, að þeir sýni samúð, bróðurkærleik (systkinakærleik), hlut-

tekningu og auðmýkt,43 og gjaldi hvorki illt með illu (μὴ ἀποδιδόντες κακὸν ἀντὶ 

κακοῦ), né illmæli með illmæli, heldur bregðist við slíkri hegðun með því að 

róma viðkomandi eða blessa (εὐλογοῦντες).44 Höfundur heldur því reyndar fram 

að undir engum kringumstæðum megi bregðast við með illu fremur en góðu, 

jafnvel þótt það feli í sér þjáningu (v. 10–17). „Hið góða líferni í Kristi“ (ἡ 

ἀγαθὴ ἐν χριστῷ ἀναστροφή) þarf að hafa að leiðarljósi hvað sem það kostar (v. 

16; sbr. 3.18–4.2).45  

Enn og aftur minnir höfundur lesendur sína á fyrrum ómannsæmandi 

hegðun þeirra sem heiðingjar (4.3–4) en hann minnir þá einnig á að „endalok 

alls“ (πάντων τὸ τέλος) séu nærri (v. 7), þ.e.a.s. að tíminn sé naumur til að festa 

betra háttalag í sessi því að brátt verði allir dæmdir eftir gjörðum sínum (sbr. 

1.17; 4.5). Það er mikilvægt, áréttar höfundur, að bænir fólks séu markaðar af 

sjálfstjórn (σωφρονήσατε)46 og aga (νήψατε)47 (4.7). En það sem er mikilvægast 

af öllu sé að sýna gagnkvæman kærleik:  

 
39 Orðið ἀδελφότης, hér með ákveðnum greini, á klárlega við um samfélag þeirra sem hafa tekið trú á Jesú sem 

messías (Krist, þ.e. hinn smurða). Orðið kemur einnig fyrir í 5.9, en hvergi annars staðar í N.t. Í öðrum 
frumkristnum ritum má þó sjá það notað í 1Klem 2.4; Herm. Mand. 8.10 (38.10).  

40 Hér má bera saman orðalagið í Okv 24.21 (LXX: φοβοῦ τὸν θεόν, υἱέ, καὶ βασιλέα).  
41 Almenna orðið fyrir þræl er δοῦλος. Hér er οἰκέτης notað sem getur einnig haft þessa almennu merkingu, en 

beinir sjónum einkum að heimilisþrælum. Orðið kemur einnig fyrir í Lúk 16.13; Post 10.7; Róm 14.4. Frekari 
umfjöllun um 1Pét 2.18–25 í samhengi þrælahalds til forna má finna í: Jennifer A. Glancy, Slavery in Early 
Christianity, Oxford: Oxford University Press, 2002, bls. 148–151.  

42 Þess má geta að í tengslum við heimilisofbeldi telur Kathleen E. Corley að af öllum biblíutextum hafi 1Pét 3.1–
6 valdið mestum skaða fyrir konur í gegnum tíðina; sjá: „1 Peter“, Searching the Scriptures 2: A Feminist Commentary, 
ritstj. E. Schüssler Fiorenza, London: SCM, 1994, bls. 349–360, hér 355. Sjá einnig gagnlega umfjöllun í: Betsy 
J. Bauman-Martin, „Women on the Edge: New Perspectives on Women in the Petrine Haustafel“, Journal of 
Biblical Literature 123/2004, bls. 253–279.  

43 Um hugtökin sem talin eru upp hér (ὁμόφρονες, συμπαθεῖς, φιλάδελφοι, εὔσπλαγχνοι, ταπεινόφρονες), sjá nánar: 
Sean du Toit, „Ethical Lists in 1 Peter“, Journal of Greco-Roman Christianity and Judaism 18/2022, bls. 59–91, hér 
80–90. Sjá einnig: Travis B. Williams og David G. Horrell, A Critical and Exegetical Commentary on 1 Peter, 2. bindi, 
ICC, London: T&T Clark, 2023,  bls. 82–90. Nafnorðið φιλαδελφία merkir orðrétt „bróðurkærleikur“ (sbr. 
samstofna lýsingarorðið φιλάδελφοι), en orðið má einnig þýða sem „systkinakærleikur“ þegar ljóst þykir að 
umfjöllunarefnið nái yfir konur líkt og karla (sbr. t.d. 3.1–6 í þessu tilfelli).  

44 Nánar um merkingu εὐλογέω/εὐλογία, sjá hér fyrir neðan.  
45 Sbr. einnig 1.6–7; 2.13–16, 19–21; 4.14–19; 5.9–10. 
46 Sbr. Róm 12.3.  
47 Sbr. 1Þess 5.6, 8.  



70 
 

Umfram allt (πρὸ πάντων), sýnið hvert öðru einlægan kærleik (τὴν εἰς ἑαυτοὺς ἀγάπην ἐκτενῆ 

ἔχοντες), því að (ὅτι) kærleikur breiðir yfir fjölda synda. Verið gestrisin (φιλόξενοι) hvert við 
annað (εἰς ἀλλήλους) án þess að kvarta. Hver og einn þjóni (διακονοῦντες) öðrum í samræmi 
við þá náðargjöf (χάρισμα) sem hann hefur hlotið, eins og góðir ráðsmenn margvíslegrar 
náðar Guðs (v. 7–10).  

Textabrotið staðfestir miðlægt hlutverk ἀγάπη í siðfræðilegum boðskap Fyrra 

Pétursbréfs. Það gefur einnig fáein möguleg dæmi um birtingarmyndir þessarar 

höfuðdygðar í daglegu lífi. Fyrsta dæmið er sett fram sem skýring á kröfunni 

um gagnkvæman kærleik: „því að (ὅτι) kærleikur breiðir yfir fjölda synda.“ 

Merking þessarar skýringar er þó ekki að fullu ljós. Höfundur virðist hér vísa í 

Orðskviði 10.12,48 en það sem er óljóst er hvers eða hverra syndir um er að 

ræða.49 Líklegast má telja að með gagnkvæmni sé í þessu samhengi (sbr. v. 8–

10: εἰς ἑαυτούς … εἰς ἀλλήλους … εἰς ἑαυτούς …) átt við gagnkvæma fyrir-

gefningu.50 Með orðalaginu að „breiða yfir syndirnar“ er þá átt við að fyrirgefa 

fólki misgjörðir þeirra.51 Ef þetta er merking textans er boðskapur höfundar sá 

að fólk verði að vera reiðubúið að fyrirgefa hvert öðru ef kærleikurinn á að 

teljast einlægur, jafnvel þótt um „fjölda synda“ sé að ræða. Samkvæmt þessum 

skilningi er fyrirgefning eitt af birtingarformum kærleikans (ἀγάπη) í Fyrra 

Pétursbréfi.  

Ef gengið er út frá því að hvatningarnar sem á eftir fylgja séu einmitt dæmi 

um birtingarform ἀγάπη að mati höfundar,52 má sjá annað slíkt í versi 9: „Verið 

gestrisin hvert við annað án þess að kvarta.“ Gestrisni (φιλοξενία)53 var víða 

talin mikilvæg dygð í fornöld. Meðal Grikkja, Rómverja og gyðinga var hún 

jafnvel álitin borgaraleg skylda.54 Sú afstaða virðist gefin forsenda í augum 

„Péturs“. Viðbótin „án þess að kvarta“ (ἄνευ γογγυσμοῦ)55 gæti bent til þess að 

höfundur hafi séð fyrir sér að einhverjir nöldruðu ef til vill yfir þessari almennu 

skyldu, en líklegra má þó telja að hann bæti þessari athugasemd einfaldlega við 

til áherslu. Það er ljóst að gagnkvæm gestrisni kristinna var mikilvægur þáttur 

í útbreiðslu hinnar kristnu hreyfingar í fornöld56 og að höfundur Fyrra Péturs-

bréfs sé að vísa til hennar, þ.e.a.s. til gestrisni innan hreyfingarinnar sjálfrar 

 
48 Eins og áður hefur komið fram vísar 1Pét venjulega til Septuagintu (LXX), en í þessu tilfelli er textinn í LXX 

(þ.e. þeirri útgáfu af LXX sem við þekkjum) nokkuð frábrugðinn (πάντας δὲ τοὺς μὴ φιλονεικοῦντας καλύπτει 

φιλία). Tilvísunin virðist reyndar liggja nær hebreska textanum (þ.e. þeirri hebresku útgáfu sem við þekkjum — 

MT) (kal-peshaʽim tekasseh ’ahavah), sbr. einnig tilvísun í Jak 5.20. Höfundur 1Pét kann því að hafa verið að vísa 
til annarrar grískrar útgáfu en LXX (sbr. Williams og Horrell, 1 Peter, 2. bindi, bls. 372).  

49 Sjá umfjöllun í Williams og Horrell, 1 Peter, 2. bindi, bls. 372–375.  
50 Sbr. Achtemeier, 1 Peter, bls. 295–296; Elliott, 1 Peter, bls. 750–751.  
51 Sbr. Slm 32.1 (LXX 31.1): „Sæll er sá er afbrotin eru fyrirgefin, synd hans hulin“; 85.3 (LXX 84.3): „Þú hefur 

fyrirgefið misgjörð lýðs þíns, hulið allar syndir hans“ (þýð. B2007).  
52 Margir ritskýrendur telja svo vera; sjá yfirlit í: Williams og Horrell, 1 Peter, 2. bindi, bls. 376, sem sjálfir sjá þó 

skarpari skil á milli einstakra hvatninga í textanum.  
53 Í ritum N.t. kemur nafnorðið φιλοξενία fyrir í Róm 12.13; Heb 13.2. Auk 1Pét 4.9 kemur lýsingarorðið φιλόξενος 

fyrir í 1Tím 3.2; Tít 1.8. Um víðara samhengi φιλοξενία, sjá: Gustav Stählin, „ξένος κτλ.“, Theological Dictionary of 
the New Testament 5, ritstj. Gerhard Friedrich, þýð. Geoffrey W. Bromiley, Grand Rapids: Eerdmans, 1967, bls. 
1–36.  

54 Sjá: Amy G. Oden (ritstj.), And You Welcomed Me: A Sourcebook on Hospitality in Early Christianity, Nashville: 
Abingdon Press, 2001, bls. 13–18, ásamt frekari tilvísunum. Ítarlega umfjöllun um gestrisni í frumkristni má 
finna í: Andrew Artebury, Entertaining Angels: Early Christian Hospitality in its Mediterranean Setting, NTM 8, 
Sheffield: Sheffield Phoenix Press, 2005.  

55 Merking γογγυσμός er „kvörtun“, „nöldur“ eða „baktal“, sbr. Fil 2.14; Jóh 7.12; Post 6.1. Sjá nánar: BDAG, 
u.o. γογγυσμός. 

56 Sbr.: Elliott, 1 Peter, bls. 753. Did. 11–13 er gott dæmi um texta úr frumkristni þar sem fjallað er um ýmsa þætti 
gestrisni og mikilvægi hennar.  



71 
 

(sbr. „hvert við annað“). Að þessu gefnu væri gestrisni ein leið að mati 

höfundar til að sýna (fram á) kærleik sinn til trúarsamfélagsins (sbr. 2.17).57  

Í versunum sem á eftir fylgja er lögð áhersla á gagnkvæma þjónustu (εἰς 

ἑαυτοὺς διακονοῦντες) „í samræmi við þá náðargjöf sem [viðkomandi] hefur 

hlotið“ (v. 10), hvort sem það á við um fræðslu eða aðra (verklega) þjónustu 

(v. 11). Hér er átt við að hver og einn í söfnuðunum í Litlu-Asíu (sem og annars 

staðar) skuli nýta stöðu sína og eiginleika (sem Guð hefur gefið) á þann hátt 

að það gagnist öðru kristnu fólki — kastljósi höfundar í þessu tilliti er áfram 

beint að kristnu hreyfingunni, fremur en fólki utan hennar. Sérhver „náðar-

gjöf“ (χάρισμα) skal þannig verða heildinni til góðs (þ.e.a.s. trúarsamfélaginu 

sem heild). Það liggur nærri lagi að telja slíka gagnkvæma þjónustu meðal 

birtingarmynda ἀγάπη í siðfræði Fyrra Pétursbréfs.  

Út frá þeirri forsendu að v. 9–11 innihaldi nánari útlistun á meginhvatning-

unni í v. 8 um gagnkvæman kærleik,58 má segja að lýsingin í 4.8–11 á því hvað 

geti raunverulega falist í slíkum kærleik sé eins áþreifanleg og hún getur orðið 

í ritinu. Að skilningi höfundar felst ἀγάπη þá meðal annars í fyrirgefningu, gest-

risni og gagnkvæmri þjónustu (bæði í orðræðu og praktík).  

Í 4.12–19 beinir höfundur athyglinni að þeim raunum og þjáningum sem 

hann nefndi stuttlega í upphafi bréfsins (1.6–7) og hvetur lesendur sína til að 

taka Krist sér til fyrirmyndar í slíkum raunum. Hann minnir á hversu skamman 

tíma þeir hafa til betrumbóta því að dómsdagur sé rétt handan við hornið (4.17, 

sbr. v. 5) og því nauðsynlegt að halda áfram að vinna góðverk (ἀγαθοποιΐα),59 

hverjar svo sem þjáningarnar kunni að vera (v. 19).  

Í kjölfarið ávarpar höfundur tvo hópa í söfnuðunum (5.1–5a), annars vegar 

leiðandi „öldunga“ (πρεσβύτεροι) og hins vegar þau sem yngri eru (νεώτεροι). 

Fyrri hópinn hvetur hann til að stýra söfnuðunum með velvilja og spekt, en 

síðari hópinn hvetur hann til að sýna öldungunum undirgefni. „Pétur“ leggur 

síðan áherslu á að báðir hópar — og væntanlega allir aðrir60 — „íklæðist 

(ἐγκομβώσασθε) auðmýkt (τὴν ταπεινοφροσύνην) hver gagnvart öðrum (ἀλλήλοις)“ 

(v. 5b). Við sáum þessa dygð, ταπεινοφροσύνη, nefnda áður (3.8).61 Hér er mikil-

 
57 Hér má geta þess að í tengslum við hliðstæð ummæli Páls um „bróðurkærleik“ (φιλαδελφία) og gagnkvæman 

kærleik (ἀγαπᾶν ἀλλήλους) í 1Þess 4.9–10 skrifar Abraham J. Malherbe: „Paul does not say how the Thessaloni-
ans exhibited their love, but their hospitality to travelers was one likely expression of love“ (The Letters to the 
Thessalonians: A New Translation with Introduction and Commentary, AB 32B, New York: Doubleday, 2000, bls. 245). 

58 Þessi forsenda er t.a.m. stutt af J.J. Janse van Rensburg sem hefur rannsakað notkun á smáorðum og asyndeta 
(þ.e. þar sem engar samtengingar eru notaðar) í 1Pét og komist að þeirri niðurstöðu að asyndeta í 4.8–11 þjóni 
því hlutverki að gefa til kynna undirskipuð setningatengsl; sjá: „The Use of Intersentence Relational Particles 
and Asyndeton in First Peter“, Neotestamentica 24/1990, bls. 283–300, hér 292.  

59 Þetta orð, samsett úr ἀγαθόν („gott“) og ποιέω („gera“, „framkvæma“), kemur hvergi annars staðar fyrir í ritsafni 
N.t.  

60 Sjá: Williams og Horrell, 1 Peter, 2. bindi, bls. 545–549.  
61 Notkun þessa hugtaks er nokkuð dreifð meðal höfunda í N.t.: Fil 2.3; Kól 2.18, 23; 3.12; Ef 4.2; 1Pét 5.5; Post 

20.19. Hið sama gildir um samstofna lýsingarorðið ταπεινός: Róm 12.16; 2Kor 7.6; 10.1; Matt 11.29; 1Pét 5.5; 
Jak 1.9; 4.6; Lúk 1.52. Um ταπεινοφροσύνη sem kristna dygð til forna, sjá: David G. Horrell, The Making of 
Christian Morality: Reading Paul in Ancient and Modern Contexts, Grand Rapids: Eerdmans, 2019, bls. 143–158. Um 
ταπεινοφροσύνη sem eina af höfuðdygðum í 1Klem, sem var einnig ritað í lok fyrstu aldar e.Kr. í Róm, sjá: Rúnar 
M. Þorsteinsson, „Fyrra Klemensarbréf og siðfræðileg arfleifð Páls í Róm“, Ritröð Guðfræðistofnunar 57/2023, 
bls. 29–40, hér 34–35. Almenna umfjöllun um hugtakið má finna í Walter Grundmann, „ταπεινός κτλ.“, Theolo-
gical Dictionary of the New Testament 8, ritstj. Gerhard Friedrich, þýð. Geoffrey W. Bromiley, Grand Rapids: 
Eerdmans, 1972, bls. 1–26.  



72 
 

vægi hennar áréttað með tilvitnun í Ritninguna (Okv 3.34 LXX): „Guð stendur 

gegn hrokafullum, en auðmjúkum (ταπεινοῖς) veitir hann náð.“62  

Höfundur lýkur bréfi sínu með almennum hvatningum (v. 6–11), lokaorðum 

(v. 12) og kveðjum (v. 13–14).  

Andlag kærleikans (ἀγάπη) í Fyrra Pétursbréfi 

Í yfirlitinu hér fyrir ofan sáum við sterkar vísbendingar um að höfundur Fyrra 

Pétursbréfs hafi litið á dygðina ἀγάπη sem megindygð og undirstöðu siðferði-

legrar breytni. Við sáum einnig fáein möguleg dæmi um birtingarmyndir kær-

leikans í daglegu lífi samkvæmt höfundi. Eina spurningu er þó vert að athuga 

nánar áður en lengra er haldið, sér í lagi vegna þess að hún er jafnan ekki sett 

fram: Hvert er andlag kærleikans í Fyrra Pétursbréfi? Þ.e.a.s. hvaða fólk er það 

sem ἀγάπη ætti að beinast að, samkvæmt höfundi? Er það fólk almennt eða 

fyrst og fremst kristnir?  

Það er alveg ljóst að höfundur gerir þá kröfu til kristinna lesenda sinna að 

þeir sýni hver öðrum kærleik, sbr. 1.22 (ἀλλήλους ἀγαπήσατε); 2.17 (τὴν 

ἀδελφότητα ἀγαπᾶτε); 4.8–11 (τὴν εἰς ἑαυτοὺς ἀγάπην ἐκτενῆ ἔχοντες …); 5.14 

(ἀσπάσασθε ἀλλήλους ἐν φιλήματι ἀγάπης). Það ætti einnig að vera ljóst að í þeim 

tilfellum sem höfundur setur beinlínis fram kröfu sína um ἀγάπη nefnir hann 

eingöngu kristna sem andlag. Aðrir eru ekki nefndir sem slíkir. Það er því ekki 

mögulegt að sýna fram á annað en að krafan um gagnkvæman kærleik þar sem 

megindygðin ἀγάπη er sérstaklega tilgreind feli í sér „innan-hóps“ kröfu.63 M.ö.o. það 

verður ekki séð að höfundur geri þá kröfu til lesenda sinna að þeir „elski“ fólk 

sem ekki tilheyrir trúarsamfélagi kristinna (τὴν ἀδελφότητα, 2.17).  

Þá vaknar önnur spurning: Hvaða kröfur gerir höfundur Fyrra Pétursbréfs 

um framkomu og breytni lesendanna gagnvart öðrum en kristnum? Við höfum 

ýmis ummæli í bréfinu sem gera okkur kleift að svara þessu. Í fyrsta lagi gefur 

lýsingin í 2.11–17 talsverðar upplýsingar um þetta atriði því að þar kemur það 

beinlínis fram (í 2.12) að í því samhengi sé höfundur að tala um hegðun 

lesendanna „á meðal heiðingjanna“ (ἐν τοῖς ἔθνεσιν), þ.e.a.s. á meðal fólks af 

heiðnum uppruna sem ekki hefur gengið hinum gyðinglega messíasi (Jesú) á 

hönd (líkt og lesendurnir hafa gert). Eins og við sáum hér fyrir ofan lýsir 

„Pétur“ æskilegri hegðun í því samhengi á þann hátt að hún skuli vera góð og 

sæmandi (καλήν). Mikilvægt sé að lesendurnir kristnu sýni rómverskum yfir-

völdum tilhlýðilega undirgefni (ὑποτάγητε) (v. 13–14) og að þeir komi fram við 

alla utanaðkomandi af virðingu (2.17: πάντας τιμήσατε … τὸν βασιλέα τιμᾶτε). 

Ástæður þessara hvatninga eru ekki aðeins af siðfræðilegum toga, heldur fela 

þær einnig í sér þá ósk höfundar eða sýn að sæmandi hegðun kristinna í sam-

félaginu geti að endingu leitt til viðsnúnings annarra til liðs við hreyfinguna (v. 

12).  

 
62 Þessi tilvitnun kemur einnig fyrir í Jak 4.6.  
63 Thorsteinsson, Roman Christianity, bls. 198–201. Williams og Horrell taka undir þessa niðurstöðu (1 Peter, 1. 

bindi, bls. 765).  



73 
 

Í öðru lagi má nefna upptalninguna í 3.8–9 á æskilegri hegðun. Þar er ekki 

að fullu ljóst hvort kristnir eða aðrir (eða báðir hópar) eru í sigtinu,64 en rétt er 

að hafa í huga að hugtakið ἀγάπη kemur ekki fyrir í því samhengi. Hvatningarn-

ar eru hliðstæðar þeim sem við sáum í 2.11–17 hvað utanaðkomandi aðila 

varðar, þ.e.a.s. hvatningar um góða og sæmandi hegðun í samfélaginu. Þar á 

meðal er þess krafist að bregðast ekki við í sömu mynt þegar brotið er á manni, 

annaðhvort í verki eða orði, heldur blessa þann sem á í hlut eða róma hann.65  

Á sömu nótum má í þriðja lagi nefna að önnur textabrot í 2.18–5.14 þar sem 

sjónum er beint að öðrum en kristnum eru fá: Í 2.18–25 eru kristnir heimilis-

þrælar hvattir til að sýna eigendum sínum undirgefni og lotningu, hvort sem 

þeir eru góðir og tillitssamir eða óréttlátir. Það gefur augaleið að hér er vísað 

til eigenda sem ekki tilheyra hópi kristinna (a.m.k. hinir síðarnefndu, hinir 

„óréttlátu“). Í 3.1–2 eru kristnar eiginkonur hvattar til að sýna eiginmönnum 

sínum undirgefni, að þeim eiginmönnum meðtöldum sem ekki eru kristnir 

(þeir „óhlýðnast orðinu“).66 Í 3.15–16 eru lesendurnir hvattir til þess að vera 

ávallt með réttu svörin (ἀπολογίαν) á reiðum höndum þegar utanaðkomandi 

krefjast upplýsinga um þá von sem kristinn boðskapur felur í sér. Jafnframt er 

mikilvægt, segir höfundur, að slíkt fari fram af hógværð og virðingu. Lykilorðin 

í þessum textabrotum, þar sem æskileg framkoma gagnvart utanaðkomandi er 

nefnd, eru því (eftir samhengi) undirgefni, lotning, hógværð og virðing.  

Almennt má því segja að höfundur Fyrra Pétursbréfs kynni megindygðina 

ἀγάπη sem „innanhúss-dygð“. Hvergi er þess krafist beinum orðum að lesend-

urnir „elski“ aðra en kristna. Á hinn bóginn er þess klárlega krafist að þeir 

hegði sér sómasamlega í samfélaginu og að þeir sýni utanaðkomandi tilhlýði-

lega virðingu og vinsemd ef svo ber undir. Afstaða „Péturs“ gagnvart utanað-

komandi í samfélaginu er þannig jákvæð, þrátt fyrir skýran greinarmun á 

kristnum og öðrum. Athygli vekur einkum hversu jákvæð afstaða hans er 

gagnvart rómverskum yfirvöldum.  

Frá Páli til „Péturs“: Siðfræðileg arfleifð Páls í Fyrra Pétursbréfi 

Fram að þessu höfum við einkum beint sjónum okkar að sjálfum textanum í 

Fyrra Pétursbréfi. Ef við lítum út fyrir textann og skoðum hugmyndafræðilegt 

samhengi bréfsins má slá því föstu að höfundur sæki siðfræðilegan efnivið að 

miklu leyti frá öðrum höfundum og hefðum. Bréfið er ritað á þeim tímapunkti 

er Jesúhreyfingin hafði þegar mótað ýmis siðferðileg viðmið sem trúarhreyfing; 

viðmið sem flest áttu rætur í gyðingdómi ellegar í grísk-rómverskri hugmynda-

fræði. Hér má helst nefna bréf Páls postula, a.m.k. sjö að tölu sem öll voru 

 
64 Sjá umfjöllun í: Thorsteinsson, Roman Christianity, bls. 199–200.  
65 Merking sagnarinnar εὐλογέω getur verið að „blessa“ einhvern, t.a.m. í bæn, en hún getur einnig merkt að prísa 

eða lofa viðkomandi; sjá: BDAG, u.o. εὐλογέω 1–2. Í ljósi þess að höfundur minnist sérstaklega á λοιδορία í 
setningunni á undan εὐλογοῦντες, sem og í ljósi þess sem á eftir fylgir í v. 10, tel ég síðari merkinguna líklegri. 
Sú merking er eldri í forngrískum bókmenntum (sjá umfjöllun í Williams og Horrell, 1 Peter, 2. bindi, bls. 94–
96, 99–100), en í N.t. má t.d. sjá dæmi í 1Kor 4.12; Jak 3.9; Lúk 1.64; 2.28; 24.53.  

66 Hér gæti einnig verið átt við kristna eiginmenn sem „óhlýðnast“ boðskapnum, en í ljósi ummælanna sem á eftir 
fylgja (um möguleikann á því að „vinna“ þá) verður það að teljast ólíklegt. Sbr. einnig hliðstæða orðanotkun 
um aðra en kristna í 2.8 (τῷ λόγῳ ἀπειθοῦντες).  



74 
 

rituð fyrir árið 70 e.Kr.67 Auk þeirra ber að sjálfsögðu að nefna munnmæla-

hefðir um orð og gjörðir Jesú, sem á ritunartíma Fyrra Pétursbréfs höfðu 

margar hverjar verið skrifaðar niður í Markúsarguðspjalli og hugsanlega fleiri 

guðspjöllum (þar má helst nefna Matteusarguðspjall).68  

Eins og áður kom fram eru mestar líkur á því að Fyrra Pétursbréf hafi verið 

skrifað í borginni Róm. Elsti þekkti texti sem vitnar um tilvist Jesúhreyfingar-

innar í borginni er Rómverjabréf Páls, ritað og (væntanlega) sent til Rómar um 

15–30 árum fyrir ritunartíma Fyrra Pétursbréfs. Aðrir textar hreyfingarinnar 

kunna að hafa verið höfundi bréfsins innan handar í Róm á þessum tíma, þ. á 

m. Markúsarguðspjall og Hebreabréfið,69 en um það er lítt vitað og spurningin 

afar umdeild meðal sérfræðinga í báðum tilfellum. Af því leiðir að eina 

frumkristna ritið sem við teljum okkur vita að hafi verið til staðar í Róm á 

ritunartíma Fyrra Pétursbréfs er Rómverjabréfið.70 Í þessum síðasta hluta 

greinarinnar ætlum við að kanna þá spurningu hvort og þá að hvaða leyti 

„Pétur“ kann að hafa nýtt sér siðferðilegan boðskap Páls í Rómverjabréfinu.  

Fyrst má almennt segja að fræðimenn séu ekki á einu máli hvað tengslin á 

milli Fyrra Pétursbréfs og Pálsbréfa varðar. Það sem helst hefur verið umdeilt 

er spurningin hvort Fyrra Pétursbréf tilheyri (a) arfleifð Páls, (b) „skóla Péturs“ 

(í Róm) eða (c) breiðari hefð e.k. rómverskrar kristni.71 En hvað Rómverja-

bréfið varðar sérstaklega virðast flestir fræðimenn sammála um að einhver 

tengsl séu á milli þess bréfs og Fyrra Pétursbréfs. Jafnvel þótt greina megi ýmiss 

konar mun á textunum tveimur72 virðist ljóst að sameiginlegir þættir eru það 

margir og það nánir að óskynsamlegt sé að útiloka tengsl, hvort sem þau eru 

bein eða óbein.73 Þetta á einkum við um sérstæða orðanotkun í báðum ritum, 

sem og efnislega þætti, sér í lagi siðferðisboðskap. Förum yfir helstu þættina í 

þessu sambandi og rifjum þá um leið upp einstök atriði í orðfæri og boðskap 

Fyrra Pétursbréfs.  

Höfundur Fyrra Pétursbréfs hvetur lesendur sína til að „fylgja ekki“ (μὴ 

συσχηματιζόμενοι)74 fyrra líferni sem var markað af vanþekkingu þeirra sem 

 
67 Óumdeild bréf Páls eru: 1Þess, 1Kor, 2Kor, Gal, Róm, Fílm, Fil. Önnur bréf í N.t. sem eru eignuð Páli eru 

umdeild að þessu leyti.  
68 Um ritunartíma guðspjalla N.t., sjá almennt yfirlit í: Bart D. Ehrman og Hugo Méndez, The New Testament: A 

Historical Introduction to the Early Christian Writings, 8. útg., Oxford: Oxford University Press, 2024. Sjá einnig 
gagnlega umfjöllun um tengsl samstofna guðspjallanna (Mrk, Matt, Lúk) í: Stanley E. Porter og Bryan R. Dyer 
(ritstj.), The Synoptic Problem: Four Views, Grand Rapids: Baker Academic, 2016.  

69 Um ritunarstað Mrk, sjá: Adela Yarbro Collins, Mark: A Commentary, Hermeneia, Minneapolis: Fortress Press, 
2007, bls. 7–10, ásamt frekari tilvísunum. Um Heb, sjá: William L. Lane, „Social Perspectives on Roman 
Christianity during the Formative Years from Nero to Nerva: Romans, Hebrews, 1 Clement“, Judaism and 
Christianity in First-Century Rome, ritstj. Karl P. Donfried og Peter Richardson, Grand Rapids: Eerdmans, 1998, 
bls. 196–244, hér 214–224; David M. Moffitt, „The Epistle to the Hebrews“, The State of New Testament Studies: 
A Survey of Recent Research, ritstj. Scot McKnight og Nijay K. Gupta, Grand Rapids: Baker Academic, 2019, bls. 
389–406, hér 390–394. Sjá einnig: Peter Lampe, From Paul to Valentinus: Christians at Rome in the First Two Centuries, 
Minneapolis: Fortress Press, 2003, bls. 2, 76–77.  

70 Þess má geta að höfundur Fyrra Klemensarbréfs, sem var skrifað í Róm um árið 95 e.Kr., þekkti án efa til 
Rómverjabréfsins; sjá umfjöllun í: Rúnar M. Þorsteinsson, „Fyrra Klemensarbréf“, bls. 37–39.  

71 Sjá gagnlega umfjöllun í: Horrell, „Product of a Petrine Circle?“ Horrell færir sjálfur rök fyrir hinu síðastnefnda. 
Sjá einnig rannsóknarsögulegt yfirlit í: Dubis, „Research on 1 Peter“, bls. 199–239, hér 209–210. 

72 Sjá einkum: Elliott, 1 Peter, bls. 37–40. 
73 Þess má geta að Elliott sem hefur sjálfur leitast við að losa 1Pét undan „Pauline bondage“ skrifar í þessu 

sambandi: „It is possible, if not probable, that the Petrine author was familiar with one or more of Paul’s letters 
(esp. Romans)“ (1 Peter, bls. 37).  

74 Lýsingarháttinn má lesa sem miðmynd (sbr. NIV: „do not conform to …“) eða þolmynd (sbr. NRSVUE: „do 
not be conformed to …“). Hið sama gildir um í Róm 12.2.  



75 
 

heiðingjar (1.14). Það vekur athygli að Páll notar einmitt þetta orðalag í 

Rómverjabréfinu 12.2 er hann hvetur (heiðna) lesendur sína til að „fylgja ekki“ 

(μὴ συσχηματίζεσθε) háttalagi „þessa heims.“ Sögnin συσχηματίζω kemur ein-

göngu fyrir í Róm 12.2 í Pálsbréfum og hvergi annars staðar í Nýja 

testamentinu nema í 1Pét 1.14. Sögnin er hvergi notuð í Biblíu „Péturs“, 

þ.e.a.s. LXX. Það vekur athygli að notkun höfundar á þessari sjaldgæfu sögn 

skuli líkjast notkun Páls í Róm 12.2 svo náið hvað merkingu og samhengi 

varðar.  

Í þessu sama samhengi Rómverjabréfsins hvetur Páll lesendur sína enn 

fremur til að bjóða líkama sína fram sem „lifandi fórn“ (θυσίαν ζῶσαν) sem sé 

bæði „heilög“ (ἁγίαν) og „þóknanleg Guði“ (εὐάρεστον τῷ θεῷ) (12.1) — Páll á 

hér við tiltekið líferni sem (samkvæmt honum) væri Guði þóknanlegt.75 Síðar 

í bréfinu (15.16) útskýrir postulinn að slík „fórn“ af hendi heiðinna lesenda 

sinna myndi uppfylla tilgang hans með prestlegri þjónustu sinni (λειτουργόν) á 

meðal þeirra, sem er að boða fagnaðarerindi Guðs svo að „fórn heiðingjanna“ 

(ἡ προσφορὰ τῶν ἐθνῶν) megi verða Guði „vel þóknanleg“ (εὐπρόσδεκτος) og 

„helguð af heilögum anda“ (ἡγιασμένη ἐν πνεύματι ἁγίῳ). Líkt og við sáum fyrr í 

þessari grein æskir höfundur Fyrra Pétursbréfs þess að lesendur hans, sem 

einnig eru af heiðnum uppruna, verði sem „lifandi steinar“ (λίθοι ζῶντες) sem 

saman myndi „andlegt hús til heilags prestdóms“ (οἶκος πνευματικὸς εἰς ἱεράτευμα 

ἅγιον) svo að þeir geti fært fram „andlegar fórnir“ (πνευματικὰς θυσίας),76 „Guði 

þóknanlegar“ (εὐπροσδέκτους θεῷ) (2.5). Hliðstæður við texta Páls í þessu sam-

hengi eru ljósar. Þetta tiltekna orðalag kemur ekki fyrir annars staðar í Páls-

bréfum. Auk þess kemur lýsingarorðið εὐπρόσδεκτος eingöngu fyrir hjá Páli 

(Róm 15.16, 31; 2Kor 6.2; 8.12) og í 1Pét 2.5 í ritsafni Nýja testamentisins, en 

það er hvergi notað í Biblíu „Péturs“ (LXX). Í báðum tilfellum (Róm 12.1 og 

1Pét 2.5) vísa „fórnir“ viðkomandi fólks (af heiðnum uppruna) til tiltekins líf-

ernis.77  

Við sjáum einnig nánar hliðstæður, bæði hvað innihald og orðanotkun 

varðar, í lýsingum ritanna tveggja á því hvað telst vera Guði þóknanlegt líferni. 

Í báðum ritum eru lesendur hvattir til að sýna gestrisni (τὴν φιλοξενίαν διώκοντες, 

Róm 12.13; sbr. φιλόξενοι εἰς ἀλλήλους, 1Pét 4.9), til að vera einhuga (τὸ αὐτὸ … 

φρονοῦντες, 12.16; τὸ αὐτὸ φρονεῖν, 15.5; sbr. ὁμόφρονες, 1Pét 3.8), ásamt því að 

þjóna hver öðrum með þeirri „náðargjöf“ (χάρισμα) sem hver og einn hefur 

hlotið (Róm 12.6–7; sbr. 1Pét 4.10–11).78 Athygli vekur hliðstætt orðalag í 

hvatningunni um að gjalda ekki illt með illu (μηδενὶ κακὸν ἀντὶ κακοῦ ἀποδιδόντες, 

Róm 12.17; sbr. μὴ ἀποδιδόντες κακὸν ἀντὶ κακοῦ, 1Pét 3.9).79 Báðir höfundar 

 
75 Páll lýsir þessu líferni í meginatriðum í textanum sem á eftir fylgir, þ.e.a.s. í 12.3–15.13.  
76 Í bókstaflegri merkingu vísar orðið θυσία til trúarlegra fórnarathafna, ýmist til þess sem var fórnað í slíkum 

athöfnum (sbr. t.d. 3Mós 2:1; 1Kor 10.18; Heb 5.1) eða til athafnarinnar sjálfrar (sbr. t.d. 2Mós 12.27; Fil 2.17; 
Mrk 12.33). Orðið getur hins vegar einnig verið notað í táknrænni merkingu, líkt og í textunum hér fyrir ofan 
(sbr. einnig t.d. Fil 2.17; 4.18; Heb 13.16). Frekari dæmi má finna í BDAG, u.o. θυσία. Rétt er að geta þess að 
orðið er algengt í Hebreabréfinu sem hugsanlega var ritað í Róm (sbr. inngang þessarar greinar), en við vitum 
ekki hvor textinn er eldri, Heb eða 1Pét.  

77 Sbr. Williams og Horrell, 1 Peter, 1. bindi, bls. 625.  
78 Þ.e. ἔχοντες δὲ χαρίσματα κατὰ τὴν χάριν τὴν δοθεῖσαν ἡμῖν διάφορα, … εἴτε διακονίαν ἐν τῇ διακονίᾳ (Róm 12.6–7), 

sbr. ἕκαστος καθὼς ἔλαβεν χάρισμα εἰς ἑαυτοὺς αὐτὸ διακονοῦντες … εἴ τις διακονεῖ … (1Pét 4.10–11).  
79 Sbr. einnig 1Þess 5.15: ὁρᾶτε μή τις κακὸν ἀντὶ κακοῦ τινι ἀποδῷ. Sjá frekari umfjöllun í: Williams og Horrell, 1 

Peter, 2. bindi, bls. 90–92.  



76 
 

leggja enn fremur áherslu á mikilvægi auðmýktar gagnvart öðrum (μὴ τὰ ὑψηλὰ 

φρονοῦντες ἀλλὰ τοῖς ταπεινοῖς συναπαγόμενοι, Róm 12.16; sbr. πάντες … 

ταπεινόφρονες, 1Pét 3.8, sbr. 5.5–6), sem og hófsemi í samskiptum (σωφρονεῖν, 

Róm 12.3; sbr. σωφρονήσατε, 1Pét 4.7).80 Enn eftirtektarverðari er krafan um 

að fólki beri að „blessa“ eða „róma“ ofsækjendur sína (εὐλογεῖτε τοὺς διώκοντας 

[ὑμᾶς], Róm 12.14; sbr. εὐλογοῦντες [illgjörðarmenn og rógbera], 1Pét 3.9), en 

slík krafa er afar sjaldgæf í ritum Nýja testamentisins.81  

Markverðasta hliðstæðan er þó án efa afstaðan sem báðir höfundar leggja 

áherslu á í ritum sínum gagnvart veraldlegum (rómverskum) yfirvöldum, með 

hliðstæðu orðalagi (Róm 13.1–7; 1Pét 2.13–17). Þar halda Páll og „Pétur“ m.a. 

fram siðferðilegum rökum fyrir nauðsyn þess og hyggindum að sýna yfirvöldum 

undirgefni og hlýðni (ὑποτάσσω, Róm 13.1, 5; 1Pét 2.13). Rök beggja höfunda 

eru á þá leið að veraldleg yfirvöld veiti þeim sem gera illt (τὸ κακόν, ἡ κακία) 

réttláta refsingu (ἔκδικος/ἐκδίκησις), en hrósi þeim (ἔπαινος) sem gera gott, þ.e. 

breyta vel (τὸ ἀγαθόν/ἀγαθοποιέω). Þessi afstaða er einstök í ritum Nýja 

testamentisins. Hafa ber í huga að Fyrra Pétursbréf var (að öllum líkindum) 

ritað í Róm, þ.e.a.s. þangað sem Rómverjabréf Páls hafði verið sent fáeinum 

áratugum áður, og að sambærilega hvatningu er hvergi annars staðar að finna 

í Pálsbréfum.82 Á hinn bóginn má finna nánar hliðstæður í Fyrra 

Klemensarbréfi sem einnig er ritað í Róm (um 95 e.Kr.).83  

Í framhaldi af ummælum sínum um hlýðni við veraldleg yfirvöld hvetur Páll 

lesendur sína í Róm til að gjalda öllum það sem skylt er að gera, þar á meðal 

„ótta“ (φόβον) þeim sem ótti ber og „virðingu“ (τιμήν) þeim sem virðing ber 

(13.7). Á hliðstæðan hátt lýkur „Pétur“ umfjöllun sinni um undirgefni gagnvart 

rómverskum yfirvöldum með því að hvetja lesendur sína meðal annars til að 

„óttast“ (φοβεῖσθε) Guð og „virða“ (τιμᾶτε) keisarann. Það er enn fremur 

athyglisvert að í þessu sama versi eru lesendur hvattir til að „elsk[a] trúar-

samfélagið“ (τὴν ἀδελφότητα ἀγαπᾶτε), því að Páll gerir einmitt hið sama í kjölfar 

umfjöllunar sinnar í Rómverjabréfinu um veraldleg yfirvöld: „Skuldið engum 

neitt nema það að elska hvert annað“ (μηδενὶ μηδὲν ὀφείλετε εἰ μὴ τὸ ἀλλήλους 

ἀγαπᾶν, 13.8).  

Það er ljóst að höfundur Fyrra Pétursbréfs á það sammerkt með Páli í 

Rómverjabréfinu að leggja sérstaka áherslu á ἀγάπη sem e.k. höfuðdygð trúar-

samfélagsins. Líkt og lesendur Páls eiga ekki að skulda neinum neitt „nema það 

að elska hver annan“ (13.8), eiga lesendur Fyrra Pétursbréfs „umfram allt“ að 

„sýna hver öðrum einlægan kærleik“ (4.8). Páll sér enn fremur ástæðu til að 

undirstrika að kærleikurinn sé „falslaus“ (ἡ ἀγάπη ἀνυπόκριτος, 12.9) og slíkt hið 

sama gerir „Pétur“ hvað „falslausan bróðurkærleik“ (φιλαδελφίαν ἀνυπόκριτον) 

varðar (1.22). Líkt og áður hefur komið fram er þessi áhersla á ἀγάπη sem 

megindygð fremur almenn í frumkristnum ritum og gefur því ekki tilefni ein 

 
80 Sögnin σωφρονέω er ekki algeng í N.t.: Róm 12.3; 2Kor 5.13; Mrk 5.15; 1Pét 4.7; Tít 2.6; Lúk 8.35.  
81 Hliðstæða kröfu má finna í orðum Jesú í Lúk 6.28 (εὐλογεῖτε τοὺς καταρωμένους ὑμᾶς, þ.e. „blessið/rómið þá 

sem bölva ykkur“), sbr. Matt 5.44 (Matteus notar sagnirnar ἀγαπάω og προσεύχομαι). Sjá einnig lýsingu Páls í 
1Kor 4.12 (λοιδορούμενοι εὐλογοῦμεν, διωκόμενοι ἀνεχόμεθα, þ.e. „þegar við erum smánaðir blessum/rómum 
við, þegar við erum ofsóttir þraukum við“).  

82 Þess má geta að í Tít 3.1 (líklega frá annarri öld) endurómar þessi hvatning.  
83 Sjá umfjöllun í: Rúnar M. Þorsteinsson, „Fyrra Klemensarbréf“, bls. 39.  



77 
 

og sér til að draga ályktanir um samband á milli einstakra rita en þegar hún 

helst í hendur við þær nánu hliðstæður sem hér hafa verið nefndar (fleiri dæmi 

mætti auk þess nefna)84 má telja líklegt að sambandið á milli ritanna tveggja sé 

þess eðlis að annað ritið hafi að einhverju leyti verið byggt á hinu, þ.e.a.s. að 

höfundur Fyrra Pétursbréfs hafi nýtt Rómverjabréf Páls sem heimild og fyrir-

mynd. Sú niðurstaða þarf ekki að merkja að höfundurinn hafi haft eintak af 

Rómverjabréfinu sér við hlið, heldur getur það einungis falið í sér að hann hafi 

þekkt vel til innihalds bréfsins. Í ljósi þess hversu nánar hliðstæðurnar eru hvað 

orðalag varðar tel ég þó líklegra en hitt að „Pétur“ hafi beinlínis haft aðgang 

að bréfi Páls. Ef þeirri niðurstöðu er fylgt má draga þá ályktun að siðfræði 

Fyrra Pétursbréfs sé að verulegu leyti mótuð af siðfræði Páls í Rómverja-

bréfinu.  

Lokaorð 

Í þessari grein var fjallað um siðfræðilegar áherslur og forsendur Fyrra Péturs-

bréfs. Í kjölfar almennrar umfjöllunar um sögulegt samhengi bréfsins var gefið 

yfirlit yfir siðfræðilegar áherslur höfundar. Enn fremur var fjallað um víðara 

félagslegt samhengi þeirra siðferðilegu krafna sem höfundur Fyrra Pétursbréfs 

setur fram. Að endingu var athyglinni beint að spurningunni um helstu heim-

ildir og áhrifavalda höfundar í siðfræðilegu tilliti.  

Almennar niðurstöður eru þær að höfundur Fyrra Pétursbréfs kynni ἀγάπη 

(kærleik) sem e.k. höfuðdygð kristinna; að einvörðungu sé krafist ἀγάπη gagn-

vart öðrum kristnum (þ.e.a.s. að litið sé á ἀγάπη sem e.k. „innanhúss-dygð“), 

en að þess sé krafist að lesendur bréfsins hagi sér jafnframt almennt sómasam-

lega; og að Rómverjabréf Páls postula hafi verið helsta heimild höfundar í 

siðfræðilegum efnum. Að því leyti má segja að Fyrra Pétursbréf standi innan 

pálshefðar í frumkristni. 

  

 
84 Sjá: Horrell, „Product of a Petrine Circle?“ bls. 29–60, hér 32–38; Williams og Horrell, 1 Peter, 1. bindi, bls. 66–

72. 


